# 廬山の遠公とは誰か?

たので、三人で大笑いしたという。や陸修静と意気投合し、彼らを見送って思わず虎渓を渡ってしまっ励み、虎渓より外には下りないと誓っていたが、訪ねてきた陶淵明笑』の話は、南画や能でもおなじみであろう。慧遠は廬山で仏道に盛山の遠公といえば、ふつう東晋の慧遠が想起される。\*虎渓三

少し複雑である。そのことを本稿では述べよう。 も東晋の慧遠に関する後世の附会、と言えば言えるが、事情はもうくなっていたがら、これは後世の附会にすぎまい。ところで敦煌文書に「盛山遠公話」(S二〇七三) がある。これ終遠の晩年であり、陸修静が盛山に来たときには慧遠も陶淵明も亡む。で指摘するように、道教の大立者である陸修静が生まれたのはもっとも、南宋の楼鑰も「又跋東坡三笑図讃」(『攻媿集』巻七十

### 「廬山成道記.

たのだという。批判の具体的な部分を、適宜改行しながら読み下したので、普度は『弘明集』や『高僧伝』を参考に、その虚偽を正し四十七330。当時「廬山成道記」なるものが偽撰され広まってい四十七330。当時「廬山成道記」なるものが偽撰され広まっていたおいて、登遠の生涯に関する俗説七つを批判している(『大正蔵』元の優級大師こと普度は、『蓮宗宝鑑』巻四の「弁遠祖成道事」

氏 岡 真 士

とすと伝うるは、一誑也。遠公は太行山の道安法師に礼し出家せり。妄りに栴檀尊者を師

劫して搠にすと謂うは(者)、三誑也。 遠公は三十年、彫は山を出でず、足は俗に入らず。妄りに白荘:妄りに道安を以て遠公の孫と為すは(者)、二誑也。

晋帝は三たび召すも、遠公は疾と称して赴かず。妄りに身を売まして披めずと言うにくま、三記七

臨終に遺命し骸を松下に露す。全身は西嶺に葬られ凝寂塔に見道安は臂に肉釧有り。妄りに遠公と謂うは、五誑也。り崔相公のため(与)に奴と為ると謂うは(者)、四誑也。

は(者)、六誑也。

在すれば証す可し。妄りに遠公は彩船に乗り兜率に升ると謂う

乃ち点頭す。妄りに遠公と謂うは(者)、七誑也。道生法師は虎丘にありて経を講じ、石を指し誓いを為せば石は

隔たりが大きい。 これら七つについて、各々〝妄りに〞の前後を比較すれば、確かに

a)などと同様の態度を採ったのであろう。いずれも『高僧伝』の宋の志磐『仏祖統記』巻二十六「浄土立教志」(『大正蔵』四十九知ら、北宋の戒珠『浄土往生伝』巻上(『大正蔵』五十一卿c)や南と記されている(『大正蔵』四十七‰c)。普度は浄土信仰の立場かは必ずしも古い史料に忠実ではない。たとえば『虎渓三笑』が堂々は必ずしも古い史料に忠実ではない。たとえば『虎渓三笑』が堂々は必ずしも同じ『蓮宗宝鑑』巻四の「遠祖師事実」を見ると、普度

俗説ほどに明らかな虚構ではない。
究―研究篇』創文社、一九六二年参照)。とはいえ、それは七つの究―研究篇』創文社、一九六二年参照)。とはいえ、それは七つのっている(野上俊静「慧遠と後世の中国浄土教―慧遠人間像の変遷慈遠伝などを下敷きにしながら、部分的に語句の改変や挿入を行な

る俗説七つにかなり対応する点である。第七輯、一九七九年など)、「廬山遠公話」の内容が、普度の批判すれるように(前掲の牧田論文、また周紹良「読変文札記」、『文史』さて中国文学研究の見地から興味深いのは、既にたびたび指摘さ

## 二 「廬山遠公話

旃檀和尚の弟子である恵遠は雁門の人。弟の恵持は母の世話前の成立と考えられる。まず、そのあらすじを記しておこう。のである。末尾に《開宝伍年、張長継書記》とあるから九七二年以の遊山遠公話」は、廬山の遠公こと恵遠なる髙僧の生涯を描くも

をしている。

といい、その前に白蓮池がある。といい、その前に白蓮池がある。また遠公が錫杖で岩を叩はけて戀遠と話し、その求道心が厚いことを報告したので、山のを聞いて、山神は樹神に様子を見にいかせる。樹神が老人にのを聞いて、山神は樹神に様子を見にいかせる。樹神が老人にった遠公が、香炉峰の北に庵を結んで『涅槃経』を唱えている。近公は修行の旅を志し、師匠は廬山に行けという。江州に至遠公は修行の旅を志し、師匠は廬山に行けという。江州に至

講義をする。廬山の千尺潭の龍が老人に化けて、一年も聞いた数か月もすると人々がつめかけたので、遠公は『涅槃経』の

没しなかった。 答の是非を問わんと、火に投じても燃えず、白蓮池に投じてもも盛山には擲筆峰がある。三年かけて八百余巻を書き上げ、内と決意して、可否を占うべく筆を投げると空中に静止した。今が理解できないと言う。そこで遠公は『涅槃経疏抄』を作ろうが理解できないと言う。

雲慶は『涅槃経疏抄』によって講義を続け、数年たつと道安言って動かない。白荘は遠公を連れ去って下男にした。難を勧めるが、『涅槃経』によれば恐怖は存在しないと遠公はが予め知らせたので、僧たちは逃げ出し、一番弟子の雲慶も避券州の白荘という盗賊が、法会の日に化成寺を襲う。土地神

受講者に払わせた。
を講義して好評を博す。道安は晋文皇帝の許しを得て受講者かに『疏抄』を与えた。道安は晋文皇帝の許しを得て受講者かに『疏抄』を与えた。道安は東都に赴き、福光寺で『涅槃経』

ゆくが、遠公は中に入れない。家に帰った相公は、夫人に頼まも暗唱しているのを知り、善慶の名を与えて福光寺にも連れて遠公は夜中に『涅槃経』を唱える。崔相公は遠公が十二巻と

再び福光寺に連れてゆく。 安が聴衆を差別していると批判する。相公は遠公の力量を認め、 められて《四生十類》や《十二因縁》について解説し、また道 れて《八苦交煎》の話をする。思わず涙した遠公は、相公に咎

名乗る。道安は遠公の左腕に肉環があるのを見て本物だと納得 と人々を諭す。相公は晋文皇帝にこのことを報告する。 安を降参させる。そして自分こそが『涅槃経疏抄』の著者だと 皇帝以下を帰依させる。また字を書いた紙を厠で使うなと戒め し、ひれ伏す。遠公は崔相公に前世の因縁を説き、借金は返せ 中に入った遠公は、道安の講義をさえぎって論争を挑み、道 晋文皇帝に招かれた遠公は、寺を出ると昇天して宮中に至り、

さず "開宝伍年張長継書記"と結ぶ)。 のち俗世を厭って上界に帰依すべく法船を造り……(以下を記 で直ちに盛山に至る。寺には戻らず新たに庵を結び、数か月の る。やがて阿閦衆如来の言葉を思い出し、都を去るが、神通力

しかし、それで済ますには大きく二つの問題がある。 は東晋の戀遠の話だと言えよう(『高僧伝』巻六。恵と戀は音通)。 持という弟がいて、甌山で仏道に励んだ高僧なのだから、その点で |の話には晋の皇帝が出てくるし、主人公は雁門の出身であり、恵

訳「仏教文学集」平凡社、一九七五年)。しかし釧の字こそ無いも 話」にも当てはまり、『高僧伝』などの史料とは異なる。「弁遠祖成 『太平御覧』巻三六九に引く『俗説』が出典とされる(入矢義髙編 道事」が〝道安を以て遠公の孫と為す〟というのは孫弟子の意味で あろう。ちなみに五番目の、道安の臂に肉釧があるというのは、 一つは前に示唆したように、史実とは隔たりが大きすぎる点であ 普度の批判する七点について見ても、最初の五つは「廬山遠公

> されている。 依ったであろう『出三蔵記集』巻十五の道安の伝には、 のの同じ話が『髙僧伝』巻五の道安の伝に見えるし、『髙僧伝』が 釧の字も記

事」の記述との関係に更に迫り得るものではない。 されていないが、その直前に『一法船を造り、上界に帰依す』云々 だが、これは宋代流行の『蓮社高賢伝』が初出であろう(『仏祖統 分の一端はS二一六五から窺えるが(第十節参照)、「弁遠祖成道 とあるから、やはり当てはまると見てよかろう。なお、失われた部 七番目は事情が異なる。いわゆる石点頭とは確かに竺道生の故事 六番目の、遠公の最期についても、「廬山遠公話」の末尾は書写

記』巻二十六、「大正蔵」四十九路a)。 還た虎丘山に入る。石を聚めて徒と為し、『涅槃経』を講ず。

**闡提の処に至れば、則ち仏性有りと説き、且つ曰く「我が説く** 所の如きは、仏心に契うや否や」群石は皆な為に点頭す。

くだりに いっぽう「廬山遠公話」では、はじめ遠公が香炉峰の北に廬を結ぶ

便ち『涅槃経』を念ず……経声朗朗として……感ぜしめて大石 讃嘆するを得たり。 は揺れ動き、百草は身を亜(ま)げ、瑞鳥霊禽、皆な来たりて

にも とあり、これは遠公が崔相公の奴隷になって善慶と名を変えた時期

我れ憶うに昔、廬山に在りし之日、初めて此の経の題目を講ず

と回想されている。しかし石を集めて問いかけたわけではないし、 瑞鳥霊禽、飛び来たりて寺に満つるを得たり。 れば、便ち感ぜしめて大石は揺れ動き、百草は身を亜(ま)げ

読誦の声に石だけでなく草や鳥も感応したのだから、むしろ『涅槃

はないか。経』の『一切の衆生、悉く仏性有り』なる考え方に直接基づくので経』の『一切の衆生、悉く仏性有り』なる考え方に直接基づくので

ないだろう。 ないだろう。 は『蓮社高賢伝』の成立年代が唐後半(総第四期)、一九八三年)は『蓮社高賢伝』の成立年代が唐後半のとする見地から、石点頭の話はもちろん「廬山遠公話」にまで遡るとする見地から、石点頭の話はもちろん「廬山遠公話」に、総第四期)、一九八三年)は『蓮社高賢伝』の成立年代が唐後半年建筑「敦煌写本〈廬山遠公話〉初探」(『敦煌学輯刊』創刊号

れない以上、韓論文は全面的な承認を得られまい。『敦煌文学論文集』吉林大学出版社、一九八七年など)。この点に触述の姿が投影されているのである(王慶菽「敦煌俗講、変文等資料」「百九十六篇目録和《敦煌俗講文学及通俗小説総目提要》摘録」、「政學文学論文集」吉林大学出版社、一九八七年など)。この点に触えば指摘されるように、「廬山遠公話」には実在したもう一人の慧遠の姿が投影されているのである(王慶菽「敦煌俗講、変文等資料」とは指摘されるように、「廬山遠公話」を東晋の懋遠の話と言れない以上、韓論文は全面的な承認を得られまい。

に過ごし、盛山へ行ったことは無い。晩年の彼はそこで住職を務めた。この人は敦煌出身で、生涯を北方と区別して、しばしば浄影寺戀遠と呼ばれる。浄影寺は長安にあり、北周から隋にかけて、やはり戀遠という高僧がいた。東晋の戀遠

蔵」三十七fla)。いっぽう「廬山遠公話」の遠公も、その『涅槃蔵』五十fflc)。現存の『大般涅槃経義記』十巻であろう(『大正槃疏』十巻の著作がある点に基づく(『続高僧伝』巻第八、『大正「廬山遠公話」に浄彫寺慧遠の投影があるという説は、彼に『涅

たとされる。 経』信仰がたびたび強調され、また『涅槃経疏抄』八百余巻を書い

巻を訳出したのは、慧遠が没して数年後のことであった。 世界の悲遠は『涅槃経』を読まずして『法性論』を著わるように、東晋の慧遠は『涅槃経』を読まずして『法性論』を著わるように、東晋の慧遠は『涅槃経』を読まずして『法性論』を著わるように、東晋の慧遠は『涅槃経』を読まずして『法性論』を著わるように、東晋の慧遠は『涅槃経』と関係が薄い。かの法顕がインドから持東晋の懟遠は『涅槃経』と関係が薄い。かの法顕がインドから持東晋の懟遠は『涅槃経』と関係が薄い。かの法顕がインドから持

作時の具体的な逸話は無い。 
「「塚本善隆著作集」第三巻、大東出版社、一九七五年)も説くて」(「塚本善隆著作集」第三巻、大東出版社、一九七五年)も説くて」(「塚本善隆著作集」第三巻、大東出版社、一九七五年)も説くて」(「塚本善隆著作集」第三巻、大東出版社、一九七五年)も説くて」(「塚本善隆著作集」第三巻、大東出版社、一九七五年)も説くで、「道集の場合は、塚本善隆「南朝「元嘉治世」の仏教興隆につい竺道生の場合は、塚本善隆「南朝「元嘉治世」の仏教興隆につい竺道生の場合は、塚本善隆「南朝「元嘉治世」の仏教興隆につい

回想するくだり(「大正蔵」五十俶a)に注目する。学輯刊」一九九六年第二期)は、浄影寺慧遠が『涅槃疏』執筆時をいっぽり周維平「英蔵斯二〇七三巻子敦煌話本故事探源」(『敦煌

く。末後の一像、彩画して将に了らんとするに、旁らに一人有ら韻もて飾る。画する所既に竟われば、像は皆な次第に起ち行八菩薩像を造塑するを見る。形は並びに端として峙つ。還た自て講に依らずんば、発願して相を乞う。夢に自ら手ずから七仏又た自ら説きて云う〝初め『涅槃疏』を作りて訖り、未だ敢え

く之を開敷す。信に夢の如し矣』て後に思いて曰く、此の相は末世に流るる之境有る也。乃ち広りて、来たりて従りて筆を索め、遠に代わりて之を成す。覚め

『涅槃経』をめぐる逸話については第六節で改めて検討するとして、「盛山遠公話」に浄影寺慧遠は、隋の文帝に招かれて長安で活躍したのである(『大正蔵』五十個a)。そもそも隋文帝は寺で養育されたのである(『大正蔵』五十個a)。そもそも隋文帝は寺で養育されたのである(『大正蔵』五十個a)。そもそも隋文帝は寺で養育されたのである(『大正蔵』五十個a)。そもそも隋文帝は寺で養育されたのである(『大正蔵』五十個a)。そもそも隋文帝は寺で養育されたのである(『大正蔵』 近半 があるとすれば、理解しや は 異経経』をめぐる逸話については第六節で改めて検討するとし

に由来するのだという。

に由来するのだという。

に由来するのだという。

在位は三七一~三七二年だから、廬山の懸遠の活動時期と齟齬は無いし、そちらの懸遠が竺法汰に加勢して道速の活動時期と齟齬は無いし、そちらの懸遠が竺法汰に加勢して道遠の活動時期と齟齬は無いし、そちらの懸遠が竺法汰に加勢して道遠の活動時期と齟齬は無いし、そちらの懸遠が竺法汰に加勢して道遠の活動時期と齟齬は無いし、そちらの懸遠が竺法汰に加勢して道神を論唆し、竺法汰が簡文帝から『放光経』の講義に招かれたことは『高僧伝』巻五の竺法汰の伝に見える(『大正蔵』巻五十級に)。

在こで韓論文は、「廬山遠公話」で遠公が道安と討論する話もこことで韓論文は、「廬山遠公話」で遠公が道安と討論する話もことは『高僧伝』巻五の竺法、の本語は「大正蔵」を表示している。

外にも似たところがある。もう一つ挙げれば、東晋の慧遠には『大・五節参照)。このように二人の慧遠は、単に同名であるという以も、北周武帝の廃仏の意向に真っ向から反論して気を吐いた(第四桓玄に屈しなかったことのほうが有名であろう。そして浄影寺慧遠しかし討論といえば、東晋の慧遠は「沙門不敬王者論」を説いて

仏書目録でも混同されるようである。にも『大乗義章』という紛らわしい名前の著書があり、まま後世の乗大義章』という、鳩摩羅什との教義問答集があるが、浄影寺慧遠

また。 戀遠の存在を無視できないと考えるが、その理由は以上にとどまらいくて筆者もまた、廬山の遠公が造形されるに当たっては浄影寺

# 四「隋净影寺沙門恵遠和尚因縁記」

海影寺懇遠が遠公と呼ばれ、しかも廬山と結び付けられていている。 「仏化散策」(『敦煌学園零拾』台湾商務印書館、一九八六年)では 「仏化散策」(『敦煌学園零拾』台湾商務印書館、一九八六年)では が表述のま校訂を行なっている。重視すべきは、これらの資料に が表述のとのでは、 があり、陳祚龍 があり、陳祚龍

恵遠を戀遠に作る。
がP三七二七にも見える。また三つの文書のうちP三五七〇だけは持つ。以下これを「恵遠和尚因縁記」と略称したい。なお同じ文章まず詳しいほうは「隋浄影寺沙門恵遠和尚因縁記」という題名を

する内容上の特徴から先行すると見做して良かろう。 九七二年に書かれた「廬山遠公話」との前後関係は微妙だが、後述三年までだが九五五年に比定できる。残るP三五七〇の年代は未詳。る。またP三七二七には《広順五年正月》と記されるから、広順は令》という字句が見えるから帰義軍時代、つまり八四八年以降とな令》という字句が見えるから帰義軍時代、つまり八四八年以降とな

**ゥ「恵遠和尚因縁記」の全文を読み下していこう。** では陳氏の校訂やP三七二七も参照のうえ、少しずつ区切りなが

戒月は恒明なり。曹渓に杖錫し、江蜀を周遊す。くる無し。大小中乗、瓶もて水を注ぐが如し。鵝珠は掌握し、し、潔塵に恋せず、大教に情帰す。十三にて落髪し、六礼に虧師、俗姓は張氏、敦煌の人也。纔かに年三歳にして出家を志慕

(第十節参照)。 (第十節参照)。 は、禅宗で有名な六祖戁能ゆかりの地であることにも留意したいとも漕渓)や江・蜀を旅したというのは明らかに異なる。なお曹渓なく張としたり、曹渓(いまの広東省にある。ただし原文では三つ仏道を志し、十三で出家した点は変わらないが、姓を本来の李では仏道を志し、十三で出家した点は変わらないが、姓を本来の李ではここまでを『続高僧伝』の伝と比較すると、敦煌出身で三歳のとき

中に僭く。

ておいたのは、この点に基づく。この部分は字句の類似からみて、う。先に「恵遠和尚因縁記」が「廬山遠公話」より先行すると考えれたのだから、東晋の慧遠のイメージが投影されていることになろである。『続髙僧伝』では汲郡の西山(いまの河南省にある)に逃ここで浄影寺慧遠を遠公と呼び、かつ廬山に入ったと記すのは重要

加えつつ略述したとみて良かろう。全体的には『続高僧伝』が記す北周武帝との舌戦の経緯を、改変

自ら説法するに、群石は声に応ず。る。「髙僧伝」に入り、標法の仁尊なり。廬山に隠跡し、毎に師、身長は八尺、腰に九囲有り、容止は粛然、時に龍象と称さ

の伝承に附会された可能性も考えねばなるまい。たというのは、例の石点頭を想起させる。しかし、こちらが竺道生字句が続き平仄にも一定の配慮が窺える。なお群石が説法に反応しっているから、それを参照しつつ駢文的に書き起こしたものか。四身長うんぬんの二句は『続高僧伝』に見え、『入『高僧伝』 とも言

法聖者の威神之力也。
法聖者の威神之力也。
法聖者の威神之力也。
法聖者の威神之力也。
法聖者の威神之力也。

なる尼が〝児は当に大貴なるべし、東国より(従)来たらん。仏法崇仏したかのように書いている。どこか隋文帝が子供のころ、智仙めに武帝の代で北周が滅び、浄影寺慧遠の力あって初めて隋文帝がこの最後の一段は『続高僧伝』とは全く異なり、あたかも排仏のた

八〇年参照)。 、「金明館叢寺二編』上海古籍出版社、一九た陳寅恪「武曌与仏教」、「金明館叢寺二編』上海古籍出版社、一九隋文帝誕生説話の仏教化と宣化―」、『塚本善隆著作集』第三巻、ま巻二十六道密伝など)を彷彿とさせる(塚本善隆「隋仏教史序説―は当に滅ぶべし、児に由りて之を興せ』と言った話(『続高僧伝』は当に滅ぶべし、児に由りて之を興せ』と言った話(『続高僧伝』

味でも重要であろう。
はは唐代ところで毘沙門天の三男とは、すなわち那咤であろう。彼は唐代ところで毘沙門天の三男とは、すなわち那咤であろう。彼は唐代ところで毘沙門天の三男とは、すなわち那咤であろう。彼は唐代

速と混同されつつあったことを示す貴重な資料の一つである。 以上は唐代後半において浄影寺慧遠も伝説化し、しかも東晋の慧

## 五 「遠公和尚縁起

全文を掲げる。を参照しつつ紹介するが、読み下しはせず、適宜改行しつつ一度にを参照しつつ紹介するが、読み下しはせず、適宜改行しつつ一度に和尚縁起」と題されてP二六八〇にのみ見える。やはり陳氏の校訂さて前節でみた「恵遠和尚因縁記」に対し、簡略なほうは「遠公

者遠公前、送斎食、供養不闕時。 北方大聖毘沙門天王第三之子、諸天配遣、逐日往於廬山、常

周武帝昇座、破滅仏法、信邪時。

なっている。かはり浄影寺禁遠は遠公と呼ばれ、廬山へ入った設定にかだろう。やはり浄影寺禁遠は遠公と呼ばれ、廬山へ入った設定にこれらが「恵遠和尚因縁記」の抜き書き的な内容であることは明ら

と副詞に解しているが、恐らくそうではあるまい。だろう。陳氏の校訂では《時に周武帝……』・《時に恵遠和尚……』順序の乱れは、しばしば文末が《……時』と結ばれることに関わるところで那咤の話が武帝との対決の前に来るのは不審だが、この

和尚因縁記」のほうは、武帝や恵遠の前に空白は無い。尚因縁記」の直後に、同じ筆跡で書きつがれている。そして「恵遠もできるが、この「遠公和尚縁起」はP二六八〇において「恵遠和る。それだけなら続く周武帝や恵遠に敬意を表したのだという解釈原文では二つの《時』のあとに揃って一二字分の空白を開けてい

度衆生。 後漢桓帝末、安息国王太子出家、名世髙、長大来漢地遊化、広

別時。 廟神舎物、世髙汎舟於江中、其神又於山頂上出送世髙、挙首重

:

**章造寺立塔。** 世高行至廟所、見同学者、為発願受記、令神施物已、於江南豫

世高施物置寺。

と比較すれば明白である。すなわち衍文であるし、直前の〝時〞がここにかからない事はS二一一三V離国巡城行化紫檀瑞像〟とあるが、安世高に即していえば明らかに打ったあとに原文では空白がある。途中の略した所には〝仏在毘耶四つの文のうち、二番目の末尾は〝時〞で結ばれる。これも句点を四つの文のうち、二番目の末尾は〝時〞で結ばれる。これも句点を

世高施物置寺。

:

西南豫章寺造塔。 世高行至廟所、見同学者、為発願受戒、令神施物、施物已、於

九三年)。

時。 神廟捨物、世髙汎舟於江中、其神又於山頂出送世髙、挙首重別

:

らかに安世髙とは無関係だし、P三〇三三Vでは見いだせない。第二の中略部分は《其寺、無憂王之所建立》と始まるが、これも明行)』なる文が見えるのは第一の中略部分だからである。ちなみにとなっており、《仏在毘耶離国巡城行化紫檀瑞像(、其仏在海内

ることを証している。つまり、本稿では省略した部分も含めて、二S二一一三VやP三〇三三Vが『壁画題識』ないし『瑞像記』であいことを示す。果たしてスワミエ(蘇遠鳴)論文や方・栄論文は、いことを示す。果たしてスワミエ(蘇遠鳴)論文や方・栄論文は、にうした混乱は、この安世高に関する記述が一篇の読み物ではな神施物已』を見比べただけでも、それは窺えよう。 はないことを示す。果たしてスワミエ(蘇遠鳴)論文や方・栄論文は、いことを示す。果たしてスワミエ(蘇遠鳴)論文や方・栄論文は、であることを証している。 前者冒頭の『廟神舎物』と後者中間の『令はないことを証している。 前者冒頭の『廟神舎物』と後者中間の『中語の記述と表記』には、「一三Vでは文の順序が逆である。話の流れり、「一三〇三三VとS二一一三Vでは文の順序が逆である。話の流れ

題識があるという(『伯希和敦煌石窟筆記』甘粛人民出版社、一九度、二、一九八度の百道には、後漢桓帝二、安口口国、と読めると、二つの文書に見える話と対応する(『仏教東伝故事画巻』、『敦煌石窟全集』十二、商務印書館(香港)、一九九九年)。またベリオ度、一つの文書に見える話と対応する(『仏教東伝故事画巻』、『敦煌石窟全集』十二、商務印書館(香港)、一九九九年)。またベリオリ、二の文書には色々な図像資料の解説が記録されているのである。そつの文書には色々な図像資料の解説が記録されているのである。そ

「恵遠和尚因縁記」ともども、浄影寺慧遠を遠公と呼び廬山と結びというのが筆者の推定であった。そして、より詳細な内容を持つさて「遠公和尚縁起」に話を戻せば、それは壁画の題識であろう

こちらに負う面が大きいだろう。 とちらに負う面が大きいだろう。とすれば「魔山遠公話」における遠公の道安論破も、おそらろう。とすれば「魔山遠公話」における遠公の道安論破も、おそらろう。とすれば「魔山遠公話」に特筆されるのは、北周武帝の排仏に浄影されているという先行研究は今まで以上に肯定されて良いと思う。されているという先行研究は今まで以上に肯定されて良いと思う。こりていたのである。このことと「廬山遠公話」における『涅槃つけていたのである。このことと「廬山遠公話」における『涅槃

### 六 曇延の伝記

伝」の發延伝はこう記す(「大正蔵」五十級り)。 で、これらと「盛山遠公話」を結びつけて事足れり、では済まない。 筆者は、浄影寺整遠と同時代の高僧である愛延に注目している。 筆者は、浄影寺整遠と同時代の高僧である愛延に注目している。 のと「盛山遠公話」を結びつけて事足れり、では済まない。 を高僧伝」では同じ巻第八で整遠のすぐ前に立伝されるが、その で、これらと「盛山遠公話」を結びつけて事足れり、では済まない。 をある。したがっ とこで考えねばならないのは、「恵遠和尚因縁記」や「遠公和尚

州桑泉の豪族の出だが、十六才のとき妙法師から『涅槃経』の講義緯が以下のように記されている。そもそも彼は俗姓を王といい、蒲とこで浄影寺慧遠が遠公と呼ばれていることにも留意したい。と標挙し、通鏡長鷲するは、則ち延、之に過ぐること久し矣。を標挙し、通鏡長鷲するは、則ち延、之に過ぐること久し矣。時に諸英達は僉な議し、用て遠公の製する所に比ぶれば、遠は時に諸英達は魚な議し、用て遠公の製する所に比ぶれば、遠は

治仁寿寺の舎利塔に供えて出来を占うと、奇跡が起こった。解説や討論をしてくれたという。さらに完成ののち、経文と疏を州て、『涅槃大疏』の執筆を志した。夢に馬鳴大士が現われ、経義の出来るようになっていた。やがて太行山百梯寺(中朝山)に隠棲しを聞いて出家したという。そして二十才のときには、自分で講義が

ここで妙法師と同じというのは、師匠の僧妙がかつて北周太祖の求・俗は慶びを称す。塔中の舎利も又た神光を放ち、三日三夜、佐望み、皆な来たりて謁拝す。其の光明の照らす所、妙法師とを望み、皆な来たりて謁拝す。其の光明の照らす所、妙法師と(与)大いに同じければ、則ち師資通感する也。(与)大いに同じければ、則ち師資通感する也。 道理槃」の巻軸、並びに光明を放ち、夜を通して祥を呈す。道

と謂う有るべ』きほどに光を放ったことを指す(『続高僧伝』巻第めに応じて仏舎利を供養したところ、《当に見る者の寺家は失火す

教思想史」(法蔵館、二〇〇〇年)の序章も参照)。 教思想史」(法蔵館、二〇〇〇年)の序章も参照)。 教思想史」(法蔵館、二〇〇〇年)の序章も参照)。 が思想史」(法蔵館、二〇〇〇年)の序章も参照)。 が思想史」(法蔵館、二〇〇〇年)の序章も参照)。 が思想史」(法蔵館、二〇〇〇年)の序章も参照)。 が思想史」(法蔵館、二〇〇〇年)の序章も参照)。 が思想史」(法蔵館、二〇〇〇年)の序章も参照)。

イメージも「廬山遠公話」に投影されているのではないか。帰するのも、そうした混同の結果と考えられる。しからば、蛩延のであろう。「恵遠和尚因縁記」が隋文帝の崇仏を浄影寺懸遠の力にこうして見ると、蛩延と浄影寺懸遠が混同されても不思議はない

を想定しておいたが、公延は隋文帝のみならず北周文帝(太祖)とを想定しておいたが、公延は隋文帝のみならず北周文帝(太祖)とされる。この二つを結びつける先行研究は第三節で紹介したが、両される。この二つを結びつける先行研究は第三節で紹介したが、両される。この二つを結びつける先行研究は第三節で紹介したが、両の伝承を持つことは李昊「試論《騒山遠公話》的芸術手法与構思」(「新国学」第二巻、二〇〇〇年)の詳述するところである。とはいえ公延の「涅槃大疏」が仏舎利ともども発光した話と、遠公が『涅槃経疏抄』を書く前に可否を占おうと、筆を投げたら空中に静止したとは、「涅槃経疏抄」を書く前に可否を占おうと、筆を投げたら空中に静止したとは、「涅槃経疏抄」を書くがあった。いっぽう「虚山遠公話」では、遠公が『涅槃経助ける人があった。いっぽう「虚山遠公話」では、遠公が『涅槃経助ける人があった。

### 七 昼延の壁画

も縁が深い。晋文皇帝の来歴は、ここからも説明できよう。

榜題から確かめられるとする。この手の絵は、五代の第九八窟に描対話の様子であり、第一〇八窟の『此是百梯山延法師隠処』というそれは『続高僧伝』の伝にも記される、百梯山における薛居士とのは、莫高窟の多くの甬道頂部に同じ構図の蛩延の絵があるという。故事画介紹(一)』(『敦煌研究文集』甘粛人民出版社、一九八二年)故事はしばしばりば東煙の壁画に描かれる。孫修身「莫高窟仏教史迹

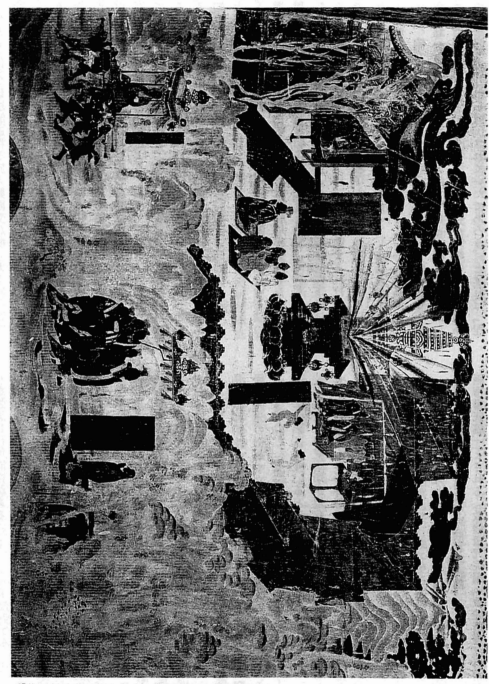
かれるものが有名であろう。

るのである(ただし後者は〝山〟の一字を欠く)。そして果たして、この文句はP三○三三VやS二一一三Vにも見えお気付きのように싶延と安世髙が仲良く描かれていることになる。ちなみに第一○八窟について、題識はベリオも記録しているが、

の問題意識からしても重要である。利塔の発光する様子を描いた右上の部分はひときわ目につき、本稿かれることも紹介している。そちらは四つの絵から成り、とくに舎さて孫論文は第三二三窟南壁東端に、まったく別の形で줳延が描

三様だが、かりに孫論文に従って右上・右下・左下・左上としておし、「莫高窟第323窟仏教感応故事画」(『敦煌研究』試刊第一期、にくい所も多い。孫論文や『敦煌莫高窟』三の「解説」さらに馬世にくい所も多い。孫論文や『敦煌莫高窟』三の「解説」さらに馬世にくい所も多い。孫論文や『敦煌莫高窟』三の「解説」さらに馬世にくい所も多い。孫論文や『敦煌莫高窟』三(『中国石窟』平凡社、一九八一年)や前述の『仏教東莫高窟』三(『中国石窟』平凡社、一九八一年)や前述の『仏教東

隋開皇六年、天下大旱、筵神不応。帝以問法師言"斯国有何不



莫高窟第三二三窟南壁東端(『仏教東伝故事画巻』)

帝迎法師入朝時。善善、令天下亢旱、延法師遂将王於大興殿受八戒、天下風雨順時。

にとは上述した。 『続高僧伝』の**愛**延伝と比較しよう。右下と同内容であろう なかも知れない。また左上は不完全ながら、右下と同内容であろう 王と呼んでいるとすれば解せない。この部分は何か字句の誤りがあ を受けると雨が降ったと述べるのは伝記も同じである。しかし帝を は旱魃で、隋文帝が**愛**延に相談し、高官たちともども大興殿で八戒 は旱魃で、隋文帝が**愛**延に相談し、高官たちともども大興殿で八戒

壁画は伝記を踏まえつつも、あえて混同を促しているとも解し得る。で、北周太祖(文皇帝)が優延を招いた筈である。しかも皇帝をて、北周太祖(文皇帝)が優延を招いた筈である。しかも皇帝をて、北周太祖(文皇帝)が優延を招いた筈である。しかも皇帝をるところの優延を宮中に呼んだ。帝、は、伝記を踏まえれば北周文るところの優延を宮中に呼んだ。帝、は、伝記を踏まえれば北周文をところの最近を宮中に呼んだ。帝、は、伝記を踏まえれば北周文を、北周太祖(文皇帝)が優延を招いた筈である。しかも皇帝をは、北周太祖(文皇帝)が優延を招いた話のといると明題になるのは、右上の『涅槃経』に関する部分で、話のもっと問題になるのは、右上の『涅槃経』に関する部分で、話の

**槃経』の奇跡も、北周文帝から史実を改変して、隋文帝との親密ぶは、その弟子筋あたりから喧伝されていたであろう。とすれば『涅法師の衆を立つ』とか『道いて帝師と為す』などと記しているから法師の衆を立つ』とか『道いて帝師と為す』などと記しているからの姭延伝は、隋文帝のとき『勅有りて広恩坊に(於)地を給い、延第三二三窟は初唐ないし盛唐前期の造営とされる。『続高僧伝』** 

りを強調した可能性がある。

遠公に投影されていると考えるものである。「戯山遠公話」に通ずる特徴であり、筆者は憂延のイメージもまた、経」発光の奇跡や文帝なる皇帝との関係を強調していることは、混同の可能性を示唆しているであろう。また第三二三窟が『涅槃ともあれ纍延を描く壁画群は、それを媒介とした浄影寺慧遠との

それを示すのは、前述の「遠公和尚縁起」だけではない。し、少なくとも浄影寺慧遠の図像資料がかつては存在した筈である。、遠公』の壁画類が現存するか否かは寡聞にして知らない。しか

# ハ P二九七一の性格

華書局、二〇〇〇年)。R(表側)には、こう書いてある(適宜改画榜書底稿」とされる(敦煌研究院編『敦煌遺書総目索引新編』中だが(『敦煌遺書総目索引』 商務印書館、一九六二年)、いまは「壁敦煌文書のP二九七一は、かつて「禅宗世系表」と呼ばれたよう

行し、注記は略す)。

第廿三、恵遠法師。第廿一、仏図澄。第廿二、劉薩訶。第十、とのののののでは、第十八、無着菩薩。第十八、世親菩薩。第十四、璨禅師。第十二、广大師。第十二、進摩祖師。第十二、恵可禅師。第十四、璨禅師。第十五、信大師。第十六、弘忍禅師。第十四、璨禅師。第十二、達摩祖師。第十二、恵可禅師。第十四、璨禅師。第十二、達摩祖師。第十二、恵可禅師。第十四、璨禅師。第十二、建摩祖師。第十二、慰夜多。第四、阿那律。第五、優波梨。第二、劉薩訶。斯夜奢。東壁。第一、須菩提。第二、富楼那。第三、摩訶迦旃延。東壁。第一、須菩提。第二、富楼那。第三、摩訶迦旃延。

どと姿の特徴が記されている。 菩提には《把香鈴、無弟子》、次の富楼那には《把経、無弟子》な稿」と呼ぶのは穏健である。省略した注記にも、たとえば最初の須ろう。そこで初めに《東壁》とある点にも留意して、「壁画榜題底ろう。そこで初めに《東壁》とある点にも留意して、「壁画榜題底ろう。そこで初めに《東壁》とある点にも留意して、「壁画榜題底ろう。そこで初めに《東壁》とある点にも留意して、「壁画榜題底ろう。そこで初めに《東壁》とある点にも留意して、「壁画榜題底をから、だが第十八以降が、アサ第十七までは釈迦の弟子たちからダルマを経て六祖戀能に至ってい

ている。 ただし禅宗との関係は否定できない。V(裏側)にはこう記され

第十三、龍樹。十四、提婆。(以下を欠く)第十、富楼那。第十一、馬鳴菩薩。第十二、比羅。第七、伏陀難提。第八、伏陀密多。第九、脇比丘。第四、憂波毱多。第五、提多迦。第六、弥遮迦。第一、大迦葉。第二、阿難陀。第三、商那和修。

ちらの方が一般的である。中絶しているとはいえ、そこには表側のこちらは概ね禅宗の法灯説による。釈迦の弟子たちの顔触れも、こ

記述を訂正する意図が窺えよう。

P二九七一Rについて、田中論文は二十三像を数えることから、つ跡付けた論文だが、本稿の関心に即しても誠に興味深い。 である。それは『付法蔵因縁伝』における西天二十三祖説から唐代略抄』」(『敦煌禅宗文献の研究』大東出版社、一九八三年)が必読 らの文書については田中良昭「『付法蔵因縁伝』と『付嘱法蔵伝

断片的な羅列もある。

「本来は『付法蔵伝』の説く西天の二十三祖像ではなかったか』と本来は『付法蔵伝』の説く西天の二十三祖像ではなかったか』と本来は『付法蔵伝』の説く西天の一連の文献は、『仏十大弟子讃、西天二十八祖が『問題とするこれら一連の文献は、『仏十大弟子讃、西天二十八祖が『問題とするこれら一連の文献は、『仏十大弟子讃、西天二十八祖が『問題とする。この一連の文献は、『仏十大弟子讃、西天二十八祖が『問題とする。この一連の文献は、『仏十大弟子讃、西天二十八祖が『問題とする。とは確かである』とする。

たことの一証左と言えよう。 お気付きのようにP二六八〇とは、「恵遠和尚因縁記」・「遠公和 お気付きのようにP二六八〇とは、「恵遠和尚因縁記」・「遠公和 お気付きのようにP二六八〇とは、「恵遠和尚因縁記」・「遠公和 お気付きのようにP二六八〇とは、「恵遠和尚因縁記」・「遠公和 お気付きのようにP二六八〇とは、「恵遠和尚因縁記」・「遠公和 お気付きのようにP二六八〇とは、「恵遠和尚因縁記」・「遠公和

公話」では遠公の孫弟子とされ、しかも敵役であった。そこで、こる。道安といえば、東晋の戀遠にとっては師匠の筈だが、「戯山遠ところで田中論文の言う 〃一連の文献〟には、道安の名が散見す

#### ハ 道安の踏

「厳山遠公話」における道安の扱いについては、すでに元の普度を参照されたい。と考えるものであった。詳細は前掲の諸論文ををの説のうち、有力なものは以下の二つであろう。一つは東晋の道来の説のうち、有力なものは以下の二つであろう。一つは東晋の道来の説のうち、有力なものは以下の二つであろう。一つは東晋の道来の説のうち、有力なものは以下の二つであろう。一つは東晋の道来の説のうち、有力なものは以下の二つであろう。一つは東晋の道来の説のうち、有力なものは以下の二つであろう。一つは東晋の道来の説のうち、有力なものは以下の二つであろう。一つは東晋の道が、が投影されていると考えるものであった。詳細は前掲の諸論文を参照されたい。

在仏教擁護の理論派闘士という側面が、中国仏教史では強調される。 たことを、「高僧伝」の唱導篇や道安といえば、「二教論」を説いてとも伝説的には講経儀式などの作法を定めた人物と見做されていたとも伝説的には講経儀式などの作法を定めた人物と見做されていたとも伝説的には講経儀式などの作法を定めた人物と見做されていたととを、「高僧伝」の唱導篇や道安伝あるいは「法苑珠林」巻三たことを、「高僧伝」の唱導篇や道安伝あるいは「法苑珠林」巻三たことを、「高僧伝」の唱導篇や道安と遠公の舌戦を、唐後半から五たことを、「高僧伝」の唱導篇や道安とあるいは「法苑珠林」巻三たことを、「高僧伝」の唱導篇や道安とあるいは「法苑珠林」巻三たことを、「高僧伝」の唱導篇や道安とあるいは「法苑珠林」巻三たことを、「高僧伝」の唱導篇や道安とあるいは「法苑珠林」巻三たことを、「高僧伝」の唱導篇を道安とあるいは「法苑珠林」巻三たことを、「高僧伝」の唱導篇を道安と述るの活動を表表して、東晋の道安と記念の言文を表表して、「一教論」を説いている。

> 訶和尚因縁記」である。 ・一定の役割を果たしていたふしが窺える。それを示すのは「劉薩由と考えても良かろう。ただ他に、この姚道安は高僧伝説の伝承に由と考えても良かろう。ただ他に、この姚道安は高僧伝説の伝承に蔵』五十㎝b〜衄b)、これだけで「廬山遠公話」に投影される理討論したことも『続高僧伝』巻二十三の伝には見えるから(『大正しかも『涅槃経』を啓び、懋遠ならぬ蕎俊と『涅槃経』をめぐって

像出現の予言のほかに、劉薩訶が驢耳王の耳を治したとか、インド像出現の予言のほかに、劉薩訶が驢耳王の耳を治したとか、インドル礼拝の旅が主に描かれる。これを書いた初唐の道宣は、執筆に当たって。た話が附加される。これを書いた初唐の道宣は、執筆に当たって。が道安の制する像の碑を見、たと述べている(『大正蔵』五十64名)。この姚道安が「二教論」の道安であることは陳祚龍「劉薩訶不完」(「敦煌資料考層」、台湾商務印書館、一九七九年)参照。さて「劉薩訶和尚因縁記」は田中論文のいう一連の文献からは、彼が四世仏礼拝の旅が主に描かれる。これら六朝期の文献からは、彼が四世仏礼拝の旅が主に描かれる。これら六朝期の文献からは、彼が四世仏礼拝の旅が主に描かれる。これら六朝期の文献からは、彼が四世仏礼拝の旅が主に描かれる。これら六朝期の文献からは、彼が四世仏礼拝の旅が主に描かれる。ところが『続高僧伝』巻二十五の伝では後の江南における寺と、「劉薩訶こと懸達は、『冥神記』(『法苑珠林』巻八十六)では地獄劉薩訶こと懸達は、『冥神記』(『法苑珠林』巻八十六)では地獄劉薩訶ことと談達は、『冥神記』(『法苑珠林』巻八十六)では地獄

中村忠行「王様の耳は驢馬の耳」(『甲南女子大学紀要』第二十号、この驢耳王は五世紀の赫連氏だと言って両者の関係に否定的だが、女自身は「敦煌写本和石窟中的劉薩訶伝説」(前掲書)になると、女と学論文選萃』中華書局、一九九三年)で既に説いている。彼者敦煌学論文選萃』中華書局、一九九三年)で既に説いている。彼者敦煌学論文選萃』中華書局、一九九三年)で既に説いている。彼者敦煌学論文選挙

にも莫高窟にも行ったなどと、様々な尾鰭がついている。

記にも姚道安の碑文が《又道安法師碑記云》として引用されている。 り後日談も生まれようというものである。時期的に先行する「劉薩 文大王のこととされており、普及していればこそ他者へ附会された に投影される必然性も増そうと言うものである。 して然らば、小南論文の所説に照らして、姚道安が「廬山遠公話」 伝承において姚道安の権威が重視されていたことを示唆する。果た たのであって、それを「劉薩訶和尚因縁記」が継承していることは、 道宣が説いていたように、姚道安は劉薩訶の像のために碑文を作っ 「劉薩訶和尚因緣記」に附会が甚だしい所以も窺えるが、この因緣 形を図写し〟〝劉師仏〟と呼ばれていた(『大正蔵』五十帖a)。 七一六四九)の初めにおいて既に山西・陜西一帯では〝並びに其の 訶和尚因縁記」は、ギリシャ神話東漸の一証左となるであろう。 でには東アジアに伝わっていた筈である。とくに後者では新羅の景 二の記述をみれば、ミダス王の話は十一世紀か遅くとも十三世紀ま 九八四年)が指摘するように、『大鏡』冒頭部や『三国遺事』巻 さて劉薩訶は、『続髙僧伝』の伝にあるように、貞観年間(六二 もう一つ、「弥天釈道安第一」と題される、P三三五五Vに見え

堅陥変国、 紫禁献可、 出入同雄、 **博膽墳典、** 凡諸藻思、 敏哉偉器、 与伐絶倫。 採蹟義経。 間世英霊。 周受諮詢。 **寰宇弥称**。 遂至咸秦。 門衆億兆 初地修証, 気薬岳濱、 竹帛醬值、 櫛風沐雨 菓付傷諫' 丹胥写真 才膺文星。 野次蒙座。 弥天立名。 不納謀臣。 獲士一人。

る讃も注目される。

これが東晋の道安の證であることは、題名の〝弥天釈道安〟が〝四嘉繢永播、芳垂万春。

九四年)。
したころで題名の末尾に、第一、とある点について、田中論文はところで題名の末尾に、第一、とある点について、田中論文は、公司を別が職像の出現を予言したことは「劉薩訶和尚因縁記」の紹本子と同格に扱われていたことも考えられよう。法灯説においては、場子と同格に扱われていたことも考えられよう。法灯説においては、場子と同格に扱われていたことも考えられよう。法灯説においては、のような題名と共に記録されているからだが、道安が仏のの一人とされているからだが、道安が仏のの一人とされているからだが、道安が仏の一連の文献群においては仏十大弟子の讃が、たとえば、摩訶迦葉、「連の文献群においては仏十大弟子の讃が、たとえば、摩訶迦葉、「連の文献群においては仏十大弟子の讃が、たとえば、摩訶迦葉、「連の文献群においては仏十大弟子の讃が、たとえば、摩訶迦葉、「神の文献群においては仏十大弟子の讃が、たとえば、摩訶迦葉、「神の文献群においては仏十大弟子の讃が、たとえば、摩訶迦葉、「神の文献群においては仏十大弟子の讃が、たとえば、「かん」の紹和の文献書を記述されているの名は、「本人教芸術」二一七、一九の名字と同様には、「本人教芸術」二一七、一九の名字と同様には、「本人教芸術」には、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術」に、「本人教芸術学、「本人教芸術学、「本人教芸術学、「本人教芸術学、「本人教芸術学、「本人教芸術学、「本人教芸術学、「本人教芸術学、「本人教芸術学、「本人教芸術学、「本人教芸術学、「本人教芸術学、「本人教養、「本人教芸術学、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「本人教養、「おん教養、「本人教養、「本人教養、「おん、、「おん教養、「おん、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おんなん、「おん教養、「おん教養、「おん教養、「おんなんない、「おんなんない、「おんなんないんなんない、「おんないんないんないんない、「おんないんないんないんないんないないないんないんないんないんないないんない

だれなどなどになるである。 これは生物では、語り手は目らど伝説上の創始者なら尚更である。 間芸能の登場人物となっても不思議はない。それが小南論文のいうともあれ東晋の道安についても伝承が為されていたとすれば、民

回想する、といった設定があったのではないだろうか。しかも道安たあと成仏するのである。いまだ悟りに至らない道安がそのことを道安に擬したのではないか。「廬山遠公話」の遠公は道安を論破しではなぜ敵役になるのだろう。これは推測だが、語り手は自らを

き手の機嫌をとろうとしたのかも知れない。ら語り手は、道安が舌戦に敗れる姿を自分にだぶらせることで、聞話のなかで道安は高いお布施をとって講釈をしている。もしかしたの名は、前述のように語りの信憑性を担保するものであった。また

## 十 禅宗との関わり

は禅宗における討論の風である。 五代という作品成立の時代背景を考えれば、もう一つ想起されるの訳「仏教文学集」の訳注十七でも指摘されている。ただ唐後半から述べられている点で、貴重な資料である。ことは、夙に入矢義高編で仏教文学集」の訳注十七でも指摘されている。ただ唐後半から、正社論をめぐらせた。「盛山遠公話」は"正式の講経の儀式次第が、「盛山遠公話」における討論の描写を、通俗化した講経儀礼の反「盛山遠公話」における討論の描写を、通俗化した講経儀礼の反

「盛山遠公話」と法灯説に一定の関係があることは上述してきたの成長期あたりから盛んだった訳である。

別の角度から「廬山遠公話」と禅宗の関連を示唆する資料はS二

遠公話」に見える偈とほぼ同じである。第三首は第二首は《儒童説五典》に始まる五言十二句だが、いずれも「廬山首の偈が記されている。第一首は《身生智未生》に始まる五言八句、考』(中華哲局、二〇〇〇年)に詳しい。S二一六五の末尾には三詩」(『文学遺産』一九九五年第六期)また同氏の『敦煌詩集残巻輯一六五である。この資料については徐俊「〈廬山遠公話〉的篇尾結

髙低迥与須弥等、広闊周円耀日明。隊隊香雲空裏過、双双宝蓋満空行。諸幡動也室鐸鳴、空界唯聞浩浩声。

**道日人人皆総見、此時個個発心堅** 

されよう。という七言八句で、これ自体は「廬山遠公話」には見えない。しから見て、これが「廬山遠公話」の逸文であるという徐俊説は肯定は十分予想される。してみれば第三首の内容や第一・二首との関係公の成道をもって終わることや、それを詩偈によって結ぶことなどし「廬山遠公話」の結末はS二〇七三に書写されていないものの遠という七言八句で、これ自体は「廬山遠公話」には見えない。しか

摩拏羅の偈とされており(『祖堂集』巻二)、「先青峯和上辞親偈」像』(『大正蔵』四十七56c)に見え、「祖師偈」は西天第二十二祖録』巻三十(『大正蔵』五十一級a)に伝のある伝楚禅師和上誠肉偈」は『景徳伝灯録』巻二十(郷a)に伝のある伝楚禅師和上誠肉偈」は『景徳伝灯録』巻二十(郷a)に伝のある伝楚禅師和上誠肉偈」は『景徳伝灯録』巻二十(郷a)に伝のある伝楚禅師和上誠肉偈」は『景徳伝灯録』巻二十(郷a)に伝のある伝楚禅師和上誠肉偈」は『景徳伝灯録』巻二十(『大正蔵』五十一級a)に見える。つづいて「青峯山録」巻三十(『大正蔵』五十一級a)に見える。つづいて「青峯山録」巻三十(『大正蔵』五十一級a)に石和尚絶学箴」以『敦煌詩集残巻輯考』の校録・考証によれば、『亡名和尚絶学箴』以『敦煌詩集残巻輯考』の校録・考証によれば、『亡名和尚絶学箴』以『敦煌詩集残巻書』の作と考えるが、されば、『古田本の代書』の巻土信仰的色彩を重前述の韓論文や李論文は、「虚山遠公話」の浄土信仰的色彩を重

言及している。

「龍安和上偈」三首は『禅門諸祖師偈頌』(『卍続蔵』第二編第二十「龍牙和上偈」三首は『禅門諸祖師偈頌』(『卍続蔵』第二編第二十一套第五冊)に見え、「真覚和上偈」は「永嘉真覚大師証道歌」「張初上偈」三首は『禅門諸祖師偈頌』(『卍続蔵』第二編第二十集』巻三に伝のある靖居和尚こと青原行思の作と考えられるし、も伝楚禅師の作と考えられる。さらに「思大和上坐禅銘」は『祖堂書及している。

修道「禅語録」、中央公論社、一九九二年)。 とえば「涅槃経」は禅宗とも因縁が深い。たとえば有名な狗子仏性(犬でも仏になり得るか)の公案は、"一切衆生、悉有仏性》と性(犬でも仏になり得るか)の公案は、"一切衆生、悉有仏性》と性(犬でも仏になり得るか)の公案は、"一切衆生、悉有仏性》と性(犬でも仏になり得るか)の公案は、"一切衆生、悉有仏性》ととは、『涅槃経』の教えに由来するであろう(たとえば「正法眼蔵」の明読を聞いて仏道に志したという。『六祖壇経』など後世一般等三「仏性」参照)。また六祖慧能と『涅槃経』の関係も注意すべいう『涅槃経』の教えに由来するであろう(たとえば「正法眼蔵」とは、『涅槃経』は禅宗とも因縁が深い。たとえば有名な狗子仏を道「禅語録」、中央公論社、一九九二年)。

蔵」五十側で)、禅宗との関わりは否定できないものの、曹渓とはいっぽう浄影寺慧遠は、僧稠禅師に学んだこともあるから(『大正大梵寺における説法の記録が、すなわち『六祖壇経』だとされる。曹渓とは六祖慧能が晩年を過ごした広東北部の土地であって、その曹渓とは六祖慧能が晩年を過ごした広東北部の土地であって、その曹渓とは六祖慧能が晩年を過ごしたように、「恵遠和尚因縁記」このように考えるとき、既に指摘したように、「恵遠和尚因縁記」

縁もゆかりも無かった。

一九八八年)に基づき、読み下しておく。道「『曹渓大師伝』考」(『駒沢大学仏教学部研究紀要』第四十六号、『涅槃経』と出会うに際して既にそうであった。テキストは石井修六祖慧能の生涯を彩るのも討論である。『曹渓大師伝』では彼が

今、文字を識らざれど何をか怪しまん」衆人之を聞き、皆な嗟大師曰く「仏性之理、文字もて能く解するやに関するに非ず。尼曰く「既に字を識らざれば、如何にして其の義を解釈せん」

に表示る。 と表示る。 で表示など、心が動くのだと戀能が喝破するに至るのと一脈通ずるようが、で、 で、心が動くのだと戀能が喝破するのを聞いて、印宗は教えを乞む、心が動くのだと戀能が喝破するのを聞いて、印宗は教えを包む、心が動くのだと戀能が喝破するのを聞いて、印宗は教えを包含、いわゆる風幡問答に参加する。旗が動くのでも風が動くのでもなく、心が動くのだと戀能が喝破するのを聞いて、印宗は教えを包含、いわゆる風幡問答に参加する。旗が動くのでも風が動くのでもない。 で表示る。

があるようにも思う。 があるようにも思う。

明日手を下す。

いたからである。 いたからである。 いたがらである。 には、「心王」という術語は、唐代では南宗禅、とくに馬祖用いられる、「心王」という術語は、唐代では南宗禅、とくに馬祖用いられる。「心王」という術語は、唐代では南宗禅、とくに馬祖用いられる。「心王」という術語は、唐代では南宗禅、とくに馬祖用いられる。「心王」という術語は、唐代では南宗禅、とくに馬祖の伝統の中で愛用された。しかし、ここではかなり密教的な色合

ていた(柳田聖山『初期禅宗史書の研究』法蔵館、一九六七年)。遠の「禅門経序」は法灯説形成の初期において大きな役割を果たし景をさらに見出だすことも可能になるだろう。ちなみに、東晋の慧きまい。この点をさらに検討すれば、遠公のモデルや作品成立の背「嵐山遠公話」成立の背景として禅宗の影響があることは否定で

#### 十一 話と画

引く(周紹良編『敦煌写本壇経原本』文物出版社、一九九七年。李する場面設定も、本稿の関心に連なるものである。いま敦煌本から蛇足のようだが、『六祖壇経』で神秀と慧能が詩偈によって討論

代に流行して記と為さんと欲す。画人の盧珍、壁を看了れり、伽」の変を画し、并びに五祖大師の衣法を伝授するを画し、徐大師の堂前に三間の房廊有り。此の廊下に於いて供發す。『埋申ほか校注『敦煌壇経合校簡注』山西古籍出版社、一九九九年)。

公話」に即して何か関係が窺えるだろうか。

《話」に即して何か関係が窺えるだろうか。

の壁に神秀が先んじて偈を書き、その内容を聞いた愁能も自分のとの壁に神秀が先んじて偈を書き、その内容を聞いた愁能も自分のという。

な話」に即して何か関係が窺えるだろうか。

のように、それを否定する見解もある。テキスト中の『画』字の用を示すだろう。この文字は画と同音だからである。それだけの理由を示すだろう。この文字は画と同音だからである。それだけの理由を示すだろう。この文字は画と同音だからである。それだけの理由を示すだろう。この文字は画と同音だからである。それだけの理由を示すだろう。この文字は画と同音だからである。にの当て字か誤記と見做して、一般に「韓擒虎話本」と仮称されるのである。すなわちら二一四四の「韓擒虎話本」と仮称されるかした議論がある。すなわちら二一四四の「韓擒虎話本」と仮称されるがある。すなわちら二一四四の「韓擒虎話本」と仮称される。それだけの理由を示すだろう。この文字は画と同音だからである。それだけの理由を示すだろう。この文字は画と同音だからである。それだけの理由を示すだろう。この文字は画と同音だからである。新書、がそれした議論があるとすれば、標題五文字の末尾にある『話』がそれを示すだろう。この文字は画と同音だからである。それだけの理由を示すだろう。この文字は画と同音だからである。

れる点などが論拠である。例や唐宋における画本なる言葉の用例、さらには変文が絵解きとさ

れていて参考になる。 九九年)は敦煌文書を直接の対象としないものの、研究史が整理さ望(Ⅲ)─」(『東北大学大学院国際文化研究科論集』第七号、一九における「話本」の定義について─中国白話小説研究における一展また話本なる概念も難しい。これについて勝山稔「白話小説研究

があるだろう。

\*話』は、少なくとも部分的には『画』の意味を担っている可能性によって指摘されているのも興味深い。おそらく「廬山遠公話」のという密教資料で、それが法灯説に関わることがやはり田中良昭氏いことになる。さらにはS二一四四Vが『金剛頂経……壇法儀則』た遠公に浄影寺戀遠らの投影がある以上、内容的にも時期設定が近さて「韓擒虎話本」は文体上の特徴が「廬山遠公話」に近い。まさて「韓擒虎話本」は文体上の特徴が「廬山遠公話」に近い。ま

は雑多にすぎた。そこで、たとえば梅維恒(Victor H.Mair)『唐てゆく。確かにかつて『敦煌変文集』の名の下に集められた諸作品がジャンル分類としてどれだけ意味を持つか、という問題に関わっこれは、題名に見られる"変(文)』や"話』などといった言葉

を送は変文とその他を極限まで峻別するのだが、小南一郎氏の書評などは変文とその他を極限まで峻別するのだが、小南一郎氏の書評などは変文とその他を極限まで峻別するのだが、小南一郎氏の書評をとは変文とその他を極限まで峻別するのだが、小南一郎氏の書評をとは変文とその他を極限まで峻別するのだが、小南一郎氏の書評をとは変文とその他を極限まで峻別するのだが、小南一郎氏の書評をとは変文とをのは多くの作品が遺される。恐れがあろう。しかし周紹良ほか編『敦煌多くの作品が遺される。恐れがあろう。しかし周紹良ほか編『敦煌多くの作品が遺される。恐れがあろう。しかし周紹良ほか編『敦煌多くの作品が遺される。恐れがあろう。しかし周紹良ほか編『敦煌多くの作品が遺される。との文書を表示が問題になる。

ための準備という側面もあることを付言して、ひとまずの結びとす筆者に結論を急ぐつもりは無いが、本稿にはこうした問題を解く

#### Who is a model of Lushan Yuangong (廬山遠公)?

#### Uлока Masashi

The Lushan Yuangong Hua (盧山遠公話) is a story of the Buddhist priest named Yuangong. Huiyuan (禁速) in the Dong Jin (東晋) period, who practiced asceticism in Lushan, is generally regarded as a model of Yuangong.

Some scholar says Zhu Daosheng (竺道生) in the Liu Song (劉宋) period is also a prototype, this view is based on the Lianshe Gaoxian Zhuan (蓮社高賢伝). But it is not satisfactory, because we know there was another Huiyuan in the Sui (隋) period. This monk is called Jingyingsi Huiyuan (浄影寺懸遠), who is famous for annotating the Nirvana Sutra (涅槃経). It must be noted that Yuangong in the story also respects, annotates, and lectures on the Nirvana Sutra.

Added to this, the author points out that the Huiyuan Heshang Yinyuan Ji (惠達和尚因縁記), a story of Jingyingsi Huiyuan in the Dunhuang (敦煌) manuscripts, confuses him with Huiyuan in the Dong Jin period. The author also explains the Yuangong Heshang Yuanqi (達公和尚緣起), a digest of the Huiyuan Heshang Yinyuan Ji, has phrases which end with the word "shi" (時), so that this is probabaly a kind of picture story.

Tanyan (舜延), a high priest equally admired with Jingyingsi Huiyuan in the Sui period, was often painted as murals in the Mogao grottos (莫高窟). It is noteworthy that the paintings of Cave 323 has a scene in which Tanyan finished writing notes on the Nirvana Sutra and do miracles, because the Lushan Yuangong Hua has a similar episode. The author interprets that, except for Jingyingsi Huiyuan, the image of Tanyan also overlaps with Yuangong.

The Huiyuan Heshang Yinyuan Ji says Jingyingsi Huiyuan had been to Caoxi (曹渓), but it is not fact. Caoxi is a place remembered in connection with Hui'neng (慈能), the sixth patriarch of Zen Buddhism. Some manuscripts on Zen from Dunhuang record the name of Jingyingsi Huiyuan and the lost part of the Lushan Yuangong Hua, so the author emphasizes Zen's influence on the story.